
 
Милосердие и мир 

 

 

113

ЧЕЛОВЕК В КУЛЬТУРЕ 
УДК 130.3 
 
 
 
 
 
 
 

Цибизова И.М. 

МИЛОСЕРДИЕ И МИР1 
Институт научной информации по общественным наукам РАН, 

Москва, Россия, itsibizova@mai.ru 
 

Аннотация. В статье представлены взгляды католических мыслителей на 
милосердие и благотворительность как необходимую реляцию, нашедшую свое 
отражение в культуре и истории народов мира. Рассматриваются проблемы выра-
ботки доктрины милосердия в свете теологических и философских концепций и 
взаимоотношений церкви со светским миром. 

Ключевые слова: Августин Блаженный; благо; католицизм; милосердие; 
мир; теология; Фома Аквинский; христианство 

Поступила: 01.07.2019                             Принята к печати: 19.07.2019 
 
 

Thibizova I.M. 
Mercy and the world 

Institute of scientific information for social sciences of 
Russian academy of science, 

Moscow, Russia, itsibizova@mai.ru 
 

Abstract. The article presents the views of catholic thinkers on Mercy and Char-
ity as a necessary relation which is reflected in the culture and history of peoples all 
over the world. The problems of Mercifulness doctrine development are considered in 
the light of theological and philosophical concepts and co-relation of the Church and 
the secular world. 

Keywords: Catholicism; charity; Christianity; Good; mercy; Sant Augustine; 
theology; Thomas Aquinas; world. 

Received: 15.06.2019                                              Accepted: 17.07.2019 

                                           
1 © И.М. Цибизова, 2019 



 
Цибизова И.М. 

 

 

114

Милосердие принадлежит миру любви, живя в душе, сочув-
ствующей несчастьям других и готовой взять на себя ответствен-
ность исправить то, что она не в силах терпеть. Участники семи-
нара «Милосердие и его деяния», организованного миланским 
Католическим университетом Святого Сердца (2016), пытались 
вернуть этому понятию глубокое теологическое, философское и 
антропологическое значение, рассматривая Милосердие (с боль-
шой буквы) «имя Бога», то, что осуществляется Создателем по от-
ношению к человеку. Лишь во втором понимании оно (со строчной 
буквы) может быть отнесено к людям, в качестве их обещания от-
ветить на любовь творца, их духовным и телесным деяниям. Эти 
два аспекта взаимосвязаны не просто преемственностью, но диа-
логическим образом, что дает возможность второму подпитывать-
ся из первого [Colombo, 2016, p. X]. На секции «Милосердие и 
мир» оно анализировалось во втором смысле, т.е. как добродетель, 
которую следует культивировать и развивать. 

В «несчастном и печальном сердце» (Фома Аквинский) рож-
дается грусть из-за «зла других» (Иоанн Дамаскин), сочувствие, 
заставляющее помогать попавшим в трудное положение. Согласно 
христианской традиции, милосердный человек стремится подра-
жать деяниям Бога в лице Иисуса. Милосердие в этом смысле – не 
свободно реализующаяся врожденная склонность души, но божья 
благодать, вторичная по отношению к деятельности людей. Оно 
требует прощения и является архитравом, поддерживающим жизнь 
церкви. Им должны быть проникнуты и вся ее пастырская дея-
тельность, и воззвания [Marassi, 2016, p. 59]. Уже этого достаточно 
для подтверждения связи милосердия с миром, но есть и другое, 
историческое, позволяющее углубить ее. Согласно А. Койре, неог-
раниченная Вселенная новой космологии с вечной материей разви-
вается бесконечно по вечным и необходимым законам, унаследовав 
данные атрибуты божественности. Но лишь эти – остальные «Бог 
забрал с собой». Мир ныне характеризуется на суммарно экзи-
стенциальных условиях. Это обязывает искать его смысл внутри 
конечного порядка свершенного, определяющегося термином 
«светский» [ibid., p. 60]. Стремящиеся вернуть в него духовность и 
возвышенное отношение к священному ради придания смысла 
жизни и возрастанию роли духовности М. Марасси, Л. Аличи, 
А. Маффеис и Д. Палумбо осмысливают различные аспекты док-
трины милосердия. 



 
Милосердие и мир 

 

 

115

Массимо Марасси подчеркивает дистанцирование в совре-
менном мире связи милосердия с благотворительностью милосты-
нею (carità) от таковой с сочувствием (pietà), напоминая о том, что 
оно не является оригинальной предрасположенностью, но извлека-
ется из любви к Богу. Знаменательный поворот в данном направле-
нии был осуществлен Вторым Ватиканским собором (1962–1965). 
Иоанн XXIII на его открытии подчеркивал то, что церковь предпо-
читает использовать лечение общества посредством милосердия, 
нежели прибегать к оружию строгости, являя себя любящей и вни-
мательной матерью, исполненной милосердием и добротой к отде-
ленным от нее сынам. Во время закрытия Павел VI назвал прощение 
религией этого собора, парадигмой его духовности. Исправление 
ошибок, по его словам, требовало не меньше прощения, нежели 
истины. Выражалась готовность использовать против диагноза 
уныния лекарство воодушевления, зловещих предсказаний – по-
слания веры. Все доктринальное богатство католицизма было ре-
шено обратить на службу человека во всех его немощах и нуждах 
[ibid., p. 62]. В прощении, которое начала возвещать католическая 
церковь, Марасси видит силу, воскрешающую для новой жизни и 
позволяющую с надеждой смотреть в будущее. По его словам, 
связь благотворительности, справедливости и прощения в свете 
милосердия выражает атрибуты Бога, необходимые современной 
эпохе – Его решимость простить вопреки всему [ibid., p. 63]. 

В выступлении «Церковь как символ и инструмент милосер-
дия» [Maffeis, 2016, p. 65–77] Анжело Маффеис находит необхо-
димость для католической церкви определить мир, в котором она 
выполняет свою миссию, и исследовать его пути и языки, дабы 
сделать милосердие понятным и рельефным в опыте современного 
человека [ibid., p. 65]. Древнее послание христианства, ныне зву-
чащее по-новому, определяет потребность в изменении тона эккле-
зиастического дискурса, помещении в центр темы милосердия, 
воле к преодолению доктринальной жесткости. Категории доктри-
нерства, легализма и морализаторства, слишком общие и односто-
ронние, мешают пониманию христианского воззвания в новом 
контексте. Предлагается вернуть связь между ощущением доброты 
Бога, выслушивающего, излечивающего раны и дающего новый 
толчок личностному существованию, и доктриной, хранящей тра-
диции веры, моральные нормы, направляющие сознание в выборе 
целей и достижениях. Решительно выступая против снижения па-



 
Цибизова И.М. 

 

 

116

фоса в понимании милосердия, теолог ссылается на В. Каспера, 
отмечающего вырождение этой концепции как последствие недос-
татка теологических размышлений, сведение ее к духовному «под-
слащиванию», нехватку ясных очертаний. Дитрих Бонхёффер пи-
сал о дешевой благодати, гарантирующей прощение, приводящей к 
отрицанию милости Божьей и аннулирующей личную ответствен-
ность, а также важности участия верующего в борьбе Бога против зла 
[ibid., p. 68]. Рефлексии о милосердии ныне сталкиваются с необ-
ходимостью основательного переосмысления и признания границ 
возможностей, данных Творцом людям, дабы приучить их к ответ-
ственности за свои действия. 

В библейском дискурсе существует определенная напряжен-
ность между двумя основными тенденциями в определении судьбы 
человека. С одной стороны, там утверждается его величие как соз-
данного по образцу и подобию Божьему (Быт. 26–27). Это предпо-
лагает одновременно и задачу, и призыв реализовать собственное 
совершенство, находящее свое основание и меру в божественных 
таковых. «Святы будьте, ибо свят Я господь, Бог ваш» (Лев. 19, 2), – 
говорит Моисей народу от имени Бога. Подобные слова произно-
сит Иисус в Нагорной проповеди: «Итак будьте совершенны, как 
совершенен Отец ваш Небесный» (Мф. 5,48). Однако описывается 
и темная сторона человека, способность творить зло, испорчен-
ность, извлекающаяся из самой его природы. Склонившись с небес 
к человечеству, дабы узреть, есть ли там кто-то мудрый и ищущий 
Его, Бог должен констатировать: «Все уклонились, сделались равно 
непотребными; нет делающего добро, нет ни одного» (Пс. 52, 4). 
Апостол Павел обращается к идее справедливости для характери-
стики деяния Божьего, которое ныне описывается в основном как 
преобладание милосердия над справедливостью: «Нет различия, 
потому что все согрешили и лишены славы Божией, получая оп-
равдание даром, по благодати Его, искуплением во Христе Иисусе» 
(Рим. 3, 21–24). Маффеис предлагает священнослужителям больше 
учитывать эту драматическую двойственность человека в своих 
отношениях с паствой [Maffeis, 2016, p. 71]. Размышляя о о «дея-
ниях милосердия» [ibid., p. 74–77], он констатирует напряженность 
между пониманием милосердия как дара Божьего и задачи церкви 
и верующих, хотя оно должно быть единым, сочетая практические 
дела с духовными, отвечающими нуждам сознания и культуры, а 
также создающими аутентичные отношения между людьми. Со-



 
Милосердие и мир 

 

 

117

гласно Касперу, милосердие – нечто большее, нежели справедли-
вость: речь идет о внимании и сочувствии к несчастьям, преодоле-
нии равнодушия, обращении сердца к призыву Бога, адресованному 
тем, кто встречается с бедами других [ibid., p. 76]. Павел VI описы-
вал милосердие как открытый для всех переход от менее к более 
человеческим условиям. К первым он относил недостаток матери-
ального для ограниченных в жизненных средствах и нравственного 
для объятых эгоизмом. Ко вторым – предоставление необходимого 
нуждающимся, победу над пороками общества, расширение пони-
мания, достижения культуры, уважение к достоинству других, со-
трудничество ради общего блага, волю к миру, высшие ценности, 
веру в Бога [ibid., p. 76–77]. 

Луиджи Аличи в выступлении «Бесконечное и ничто: любовь, 
которая адресована не тебе» [Alici, 2016, p. 79–95] возвращается к 
значению латинского прилагательного miser как указывающего на 
уровень, за которым человеческая жизнь теряет свое достоинство 
[ibid., p. 79]. Шкала регресса ведет от материальных лишений к 
экстремальным формам морального падения. М. Хайдеггер опре-
делял свое время как бедное настолько, что отсутствие Бога не 
воспринимается как таковое. Время, когда не только утрачено 
Священное как след божественного, но теряются даже остатки 
этих следов [ibid., p. 80]. Философия Ницше содержит желание 
возможности не только выйти за пределы добра и зла, но и самого 
различия между существованием и ничем, провозглашая нового че-
ловека создателем самого себя [ibid., p. 81]. Философскую – и не 
только – мысль теолог характеризует как способную замкнуться в 
подземелье человеческого несчастья, рассказывая о нем и номини-
руя его, но каждый раз неспособной дать минимально удовлетво-
ряющий и достоверный способ решения проблемы [ibid., p. 82], 
обрекающей людей бежать «навстречу самим себе» не в силах дос-
тичь самих себя [ibid., p. 81]. Как «тромб метаиндивидуальности», 
загнивающий в структурах греха при преобладании равнодушной 
отстраненности в нигилистическом духе, над которой возвышается 
«конформистское знамя уникальной мысли». Подобная мысль, по 
его мнению, неспособна «освободиться от паутины, которой она 
покрыла саму себя». В качестве альтернативы предлагается кон-
цепция В. Янкелевича, называвшего любовь цементом, скрепляю-
щим добродетели, позитивной, истинно утверждающей интенцио-
нальностью, сделанное без души – отрицанием величия человека, 



 
Цибизова И.М. 

 

 

118

жизнь – истинной драгоценностью, и в духе А. Бергсона, примат 
позитивного над негативным [Alici, 2016, p. 84]. Рефлексии Х. Йона- 
са, выбравшего «принцип ответственности» как оригинальную 
корреляцию между этикой и онтологией, итальянский мыслитель 
противопоставляет размышления Э. Левинаса, выводящего из уяз-
вимости внутреннюю надежность бытия и силу любви [ibid., p. 86–
87]. Согласно П. Рикеру, в свете концепции диспропорционально-
сти парадокс человека заключается в загадочном сочетании беско-
нечности и конечности, а бесконечность – в указании трансцен-
дентности конечности [ibid., p. 87]. Не находя «избытка смысла» 
ни в трансцендентном, ни в практическом синтезе, ни в уязвимо-
сти, этот мыслитель использует иной подход – не «чистую рефлек-
сию», а интерпретацию основных символов, в которых человек 
признает сервитут своей свободной воли. Аличи полагает, что в 
таком случае воля противопоставляет граду Божьему таковой зем-
ной, в котором бесконечная свобода признает лишь саморазруши-
тельный опыт моральной деформации [ibid., p. 88]. По мнению 
теолога, подобные умопостроения отрицают возможность семан-
тической встречи божественного милосердия и человеческого со-
чувствия, а также первое как бесконечную избыточность любви, 
«благую весть», которую нельзя превращать в банальность [ibid., 
p. 92]. Милосердие всегда предшествует событию. Это почва, на 
которой оно проявляет свою проектирующую силу. Будучи сочув-
ствием душой, в политике оно должно быть таковым и разумом. 
Это пророческий арьергард и проектирующее предвидение, сози-
дательная сила которого зависит от нового модуса видения, поэто-
му необходим милосердный разум, дабы он стал разумным мило-
сердием [Ibid., p. 95]. 

Джорджо Палумбо в рефлексии «Беспокойство сомнения и 
свет блага. Доказательные ресурсы милосердия» [Palumbo, 2016, 
p. 97–116] утверждает, что принятое в духе эленхоса решение «сове-
товать сомневающимся» делает возможным поворот к «духовным 
деяниям», вдохновляемым милосердием, так как аутентичная доб-
родетель сомнения способна пребывать в гармонии с советом, как 
развеять его [ibid., p. 97]. Подобный подход, по его мнению, спосо-
бен на встречу с самым серьезным сомнением [ibid., p. 100], так как 
распространенное ныне убеждение в том, что сомнение должно со-
держаться в основании любого утверждения, неизбежно ведет к 
фаллибилизму. Эленхос Палумбо рекомендует воспринимать в духе 



 
Милосердие и мир 

 

 

119

Аристотеля, у которого этот метод совпадал с исправлением посред-
ством рефлексии недоступного доказательствам. Его сила заключа-
ется в том, что любые попытки опровержения опровергают сами 
себя [Palumbo, 2016, p. 102]. Если милосердие принимает тяготы 
другого как собственные, не оставаясь отстраненным от пережитого 
им, в игре эленхоса сила принципа принимает как собственную ту 
проблему, которую она включила в себя для своего формирования 
[ibid., p. 103]. Уточняясь в своем бытии, основании на ином, мысль 
приобретает возможность тестироваться в головокружительной тос-
ке по себе, своему происхождению, приводя в движение всех участ-
ников процесса. Этот принцип предлагает мыслителю продвигаться 
вперед в радикальной свободе сомнения, благодаря которому он мо-
жет поднимать вспомогательные вопросы, честно соприкасаясь в 
проблематике со всеми их причинами [ibid., p. 104]. Он удобен для 
диалектического видения, дозволяя синергию ума (nous) и эписте-
мы, научной интуиции и аргументированного знания. Согласно Па-
лумбо, милосердие провозглашает центральный аргумент в пользу 
аргументации эленхоса: людям даны ограничения, в рамках которых 
процветает свобода [ibid., p. 105]. Он видит в нем возможность пре-
вращения доказательства одновременно и в реляцию с принципом и 
в отношение совместного существования как для защищающего 
принцип, так и для оспаривающего его [ibid]. Подобное достигается 
лишь при превращении «я» в противостоящее «ты». Стоя на пози-
циях вертикальной двусторонней референциальности, защитник 
принципа должен научиться делать это не во имя себя самого, но 
воспринимая как собственную причину, которую сам никогда не 
одобрил бы. Защита принципа остается посланием, предлагающим 
оспаривать себя [ibid., p. 106–107]. Эленхос открывает то, что нет 
утраченного бытия, в котором нельзя вновь обрести связь с даром. 
Он предполагает готовность спасти от опасности тех, кто спешит 
расстроить самого себя. Не навязывает данность, так как даруемые 
основополагающие принципы постигаются лишь на постоянно от-
крытом пути, и не является формальной победой рефлексирующего 
сознания, так как принципы остаются и измеряют рефлексию без их 
описания ею. Отвечая на вопрос Хайдеггера, как выразить то, что 
входит в мысль, не нуждаясь ни в каких доказательствах, Палумбо 
предлагает называть его тем, что не нуждается ни в каких доказа-
тельствах, бросая вызов обойтись без него, но тем не менее в духе 
милосердия испытывает ищущих аргументы. Согласно Х. Альберту, 



 
Цибизова И.М. 

 

 

120

все попытки подхода к основополагающему принципу сводятся ли-
бо к попыткам невозможной в его отношении дедукции при обра-
щении к меньшим принципам, либо догматическому его принятию 
или скатыванию в регрессе бесконечного от обусловленного и 
предшествующего принципа к другому подобного рода. Эленхос же 
придает изысканию модальность, свободную от догматизма и фал-
либилизма [Palumbo, 2016, p. 108–109]. Свои гипотезы автор считает 
не только формальными заявлениями, но и этико-теоретическими 
установками, в основании которых находится связь критического 
отношения и признания. Возможность оценки принципа в эленхосе – 
забота о первичных условиях смысла, который не находясь ни в 
чьем распоряжении и будучи открытым для всех, имеет дело с 
чем-то более значимым. Пространством, которого можно достичь 
только эвристическим путем [ibid., p. 109]. Cомнения, как возмож-
ность ориентироваться, по М. Буберу, питают людей и желают возро-
диться вместе с ними. Согласно Августину Блаженному, каждое из 
них содержит в себе истину [ibid., p. 110]. В основании превращения 
любых допущений в твердые убеждения всегда лежит инструмен-
тальная, субординированная преходящесть [ibid., p. 111]. Милосер-
дие направляет сомнение, советуя в неоднозначной манере, так как 
видит непреодолимое различие между закрытостью и доступностью, 
поверить в авантюрную провокацию добра [ibid., p. 114]. В отноше-
нии к другому уже заложена чувствительность к бескорыстному. 
Советы милосердия действуют для людей как свободные реляции 
лишь потому, что уважают их достоинство, данное им для ведения 
диалога с даром, его учреждающим, дабы порождать осознание бла-
га у того, кому оно доверено [ibid., p. 116]. 

Представленные данными мыслителями размышления наме-
чают как теоретические пути развития концепции милосердия, так 
и конкретные методы взаимодействия и взаимоотношения священ-
нослужителей со своей паствой и теми, кто не принадлежит к ней. 

 
 

Список литературы 
 

Alici L. L’infinito e il nulla: l’amore che non ti aspetti // La misericordia e le sue opera / 
a cura di Colombo G. – Milano: Vita e pensiero, 2016. – P. 79–95. – (Filosofia ed 
esperienza religiosa; 7). 



 
Милосердие и мир 

 

 

121

Colombo G. La Misericordia: vocazione e lavoro // La misericordia e le sue opera /  
a cura di Colombo G. – Milano: Vita e pensiero, 2016. – P. VII–XIV. – (Filosofia ed 
esperienza religiosa; 7). 

Maffeis A. La chiesa: segno e strumento della misericordia di Dio // La misericordia e le 
sue opera / a cura di Colombo G. – Milano: Vita e pensiero, 2016. – P. 65–77. – 
(Filosofia ed esperienza religiosa; 7). 

Marassi M. Il perdono che salva // La misericordia e le sue opera / a cura di Co-
lombo G. – Milano: Vita e pensiero, 2016. – P. 59–63. – (Filosofia ed esperienza re-
ligiosa; 7). 

La misericordia e le sue opera: Atti del seminario interdisciplinare di teologia, filosofia 
e scienze dell’uomo. Milano, Universita cattolica dell Sacro Cuore 30–31 maggio 
2016 / a cura di G. Colombo. – Milano: Vita e pensiero, 2016. – XIV, 176 p. – 
(Filosofia ed esperienza religiosa; 7). 

Palumbo G. Inquietudine del dubbio e luce del bene. Le risorse argumentative della 
misericordia // La misericordia e le sue opera / a cura di Colombo G. – Milano: Vita e 
pensiero, 2016. – P. 97–116. – (Filosofia ed esperienza religiosa; 7). 

 
 

References 
 
Alici, L. (2016). L’infinito e il nulla: l’amore che non ti aspetti. In: La misericordia e le 

sue opera (Filosofia ed esperienza religiosa; 7). (p. 79–95). Milano: Vita e pensiero. 
Colombo, G. (2016). La Misericordia: vocazione e lavoro. In: La misericordia e le sue 

opera. (Filosofia ed esperienza religiosa; 7). (p. VII–XIV). Milano: Vita e pensiero. 
Maffeis, A. (2016). La chiesa: segno e strumento della misericordia di Dio. In: La 

misericordia e le sue opera (Filosofia ed esperienza religiosa; 7). (p. 65–77). Milano: 
Vita e pensiero. 

Marassi, M. (2016). Il perdono che salva. In: La misericordia e le sue opera (Filosofia 
ed esperienza religiosa; 7). (59–63). Milano: Vita e pensiero. 

Colombo, G. (Eds.). (2016). La misericordia e le sue opera: Atti del seminario interdis-
ciplinare di teologia, filosofia e scienze dell’uomo. Milano, Universita cattolica dell 
Sacro Cuore 30–31 maggio 2016. (P. XIV, p. 176). Milano: Vita e pensiero. 

Palumbo, G. (2016). Inquietudine del dubbio e luce del bene. Le risorse argumentative 
della Misericordia. In: La misericordia e le sue opera (Filosofia ed esperienza re-
ligiosa; 7). Milano: Vita e pensiero. 


